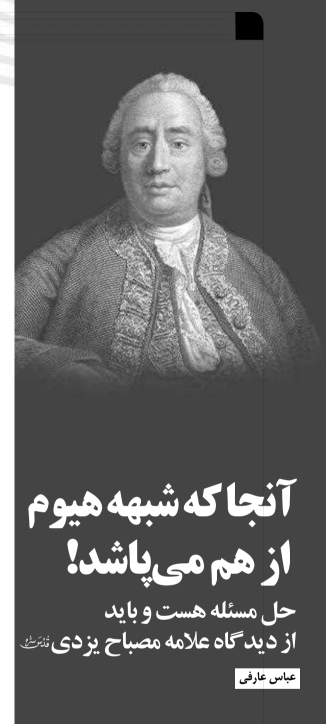
«مسئله هست و باید» یکی از مسائل یا شبهات چالش برانگیز در فلسفه و معرفت شناسی معاصر است که رابطه منطقی ارزش های اخلاقی، حقوقی، دینی و... را با واقع به چالش می کشد. ریشه این شبهه به عبارتی از دیوید هیوم(۱۷۷۶-۱۷۱۱) در رساله درباره طبیعت انسانی، بخش سوم، فصل اول، بازمی گرده، در آنجا که می گوید: من(هیوم) درشگفتم چگونه کسانی از بیان «آنچه هست» می خواهند «باید چنین کرد» را استنتاج کنند، در صورتی که چنین استنتاجی اساساً ناروا است.

تقریب شبهه به اختصار این است که چون درستی استنتاج دریک قیاس منطقی مشروط به این است که در نتیجه تنها آن چیزی بیاید که در مقدمات قیاس است. پس بر این اساس استنتاج جمالات حاوی «باید» از جملاتی که حاکی از «واقع» است، یعنی استنتاج باید از هست، یک مغالطه منطقی است. اما این مغالطه بر اساس گونه ای تفسیر از کلام هیوم است که آن را ناظر به بیان «مسئله هست و باید» قرار می دهد. ولی بر اساس تفسیری دیگر او در صدد بیان این است که اخلاق از احساس بر می آید، نه از عقل که این خود شبهه ای دیگر است. البته منشأ اختلاف تفاسیروجود ابهام در عبارت هیوم در این زمینه است. ولی تفسیر رایج از کلام او این است که شما نمی توانید نتایج ارزشی و اخلاقی را که مشتمل برکلماتی مانند «باید» است، از مقدمات وجودی استنتاج کنید؛ یعنی شما از مقدمات غیر ارزشی و اخلاقی نمی توانید نتایج ارزشی و اخلاقی بگیرید. پس بر مبنای این تفسیر، او از گرایش غیرشناختاری در اخلاق حمایت می کند که بدین معناست که احکام اخلاقی درست یا نادرست نیستند. البته کسانی نیز معتقدند که هیـوم در طرح این مسئله نمی خواهد از ناشناختاری بودن گزاره های ارزشی و اخلاقی حمایت کند، بلکه او مخالف طبیعت گرایی در اخلاق است.

اکنون در پاسخ به این سؤال که منظور هیوم از اینکه می گوید پذیرفتنی نیست که از مقدماتی که مربوط به واقع است، نتیجه ای برگیریم که حاوی باید است، چیست؟

یک پاسخ این است که شما منطقاً نمی توانید از مقدمات غیراخلاقی نتیجه اخلاقی بگیرید؛ یعنی او مدعی است که منطقاً نمی توان از مقدمات غیراخلاقی که حاکی از هست است، نتیجه اخلاقی که حاوی باید است، گرفت؛ یعنی هیچ استدلال معتبر تحلیلی از غیراخلاقی به اخلاقی وجود ندارد، زیرا بدیهی است که اگریک «باید» در نتیجه استدلال ظاهر شود، اما درمقدمات نباشد، استناج از نظر منطقی معتبرنیست.

پاسخ دیگر نیز این است که هیوم در صدد بیان این شبهه است که «اخلاق» برآمده از «احساس» است، زیرا وی می پنداشت که باورهای اخلاقی همه مبتنی بر احساس است نه عقل، گرچه اندیشه رایج روزگار او این بود که حقایق اخلاقی قابل اثبات است و می توان آنها را با منطق از بدیهیات عقلی استخراج کرد. استدلال او (برهان ایجاد انگیزه) در این باره چنین است: باورهای اخلاقی بر اعمال و عواطف تأثیر می گذارند؛ عقل به تنهایی (بدون کمک میل) نمی تواند چنین تأثیری داشته باشد. پس اخلاق از عقل استخراج نمی شود. هیوم در این راستا، فرضیه «بردگی عقل « را مطرح می کند که بدین معناست که باورهای عقلی به خودی خود نمی توانند هیچ عمل یا ارادهای را ایجاد کنند، زیرا هیچ انگیزه و تکانه ای از عقل ناشی نمی شود و عقل فقط جهت را مشخص می کند. ولی اشکالی که بر این استدلال وارد است، این است که آشکارا باطل کنند، زیرا باورهای ما در ایجاد انگیزه بین ترتیب، روشن شد



که هدف اصلی هیوم در رساله این است که ثابت کند که احکام اخلاقی از عقل نشات نمی گیرند، بلکه از احساس ناشی می شود. اما برای اثبات این مدعـا او بایـد ایـن فرض فرعـی را اثبات کنـد که اصولا مبادى اخلاق قابل اثبات نيست، زيرا براى اينكه حقايق اخلاقي قابل اثبات باشد بايد از حقايق بديهي استنتاج شود، ولي به پندار او هیچ حقیقت اخلاقی بدیهی نیست و از حقایق بدیهی دیگر هم به دست نمی آید ولی این مدعا باطل است، زیرا دلیلی آن را پشتیبانی نمی کند، بلکه دلیل برخلاف آن است. يس چالش اصلي در تفسيركلام هيوم اين است که آیا وی در صدد بیان مسئله ای به نام «مسئله هست و باید» است؟ و یا اینکه هدف او در عبارتی که در این باره پرداخته، بیان این فرضیه است که اخلاق مبتنی بر احساس است؟ نکته ای که می توان از این منازعه برگرفت، این است که نسبت «مسئله هست و باید» به هیوم مسلم نیست، گرچه البته عبارت او موهم این امر است، ولی نمی توان این مغالطه را به طور قطع به هیوم نسبت داد. در هـ ر صـورت، ايـن مغالطـه اي اسـت كـه امـروزه مطرح است و باید به آن پاسخ داد و پاسخ استاد مصباح یزدی نیز در جهت حل آن است.

اما فلاسفه و معرفت شناسان در مواجهه با این شبهه، به گونه های مختلف برخورد کرده اند. بعضی مانند مكينتاير درتفسير كلام هيوم مناقشه كرده وگفته اند هیوم در عبارتی که در رساله آورده، درصدد بیان این است كه اخلاق امر احساسي است تا عقلاني و به هیچ وجه درصدد بیان شبهه منطقی هست و باید نبوده است. ولي بعضي ديگر اين شبهه را، اعم از اینکه هیـوم در صـدد القـای آن بوده یا نبـوده، تلقی به قبول کرده و آن را وارد دانسته اند. اما بعضی با آن نقادانه برخورد كرده ودرصدد پاسخ بدان بوده اند. به عنوان نمونه، جان سرل، از فلاسفه تحلیلی معاصر، مدعى است كه في الجمله جميلات حاوى «بايد» را می توان منطقاً از جملات حاوی «هست» استنتاج كرد. او دراين باره از مثال نقض استفاده كرده و مي گوید: «وعده دادن» یک واقع نهادی است. اکنون با توجه به این نکته، اگر کسی بگوید: «من به شما وعده می دهم، که به شما کتابی هدیه دهم، پس می توان جمله حاوی باید را از آن استنتاج کرد که «وعـده دهنـده بایـد کتابی به شـما هدیه دهد». روشـن است که این چیزی جز استنتاج «باید» از «هست»

افزون بر پاسخ سرل، تلاشهای دیگری هم در جهت پاسخ به شبهه انجام گرفته است ولی به نظر می رسد که پاسخهای ارائه شده برای حل مسئله چندان

قانع کننده نیست و مسئله را پاسخی دیگر باید. از این رو، علامه استاد محمد تقی مصباح یزدی(ه) در فلسفه و معرفت شناسی اخلاق برای حل مسئله راه حلى ديگر از طريق «ضرورت بالقياس» پيشنهاد کردهاند که پاسخ دقیق به حل مسئله است. راه حل استاد مصباح در حل مسئله هست و باید به اختصار این است:

اولاً، در طرح مسئله، مغالطه شده است، زيرا مستشکل فرض را بر این پندار باطل نهاده که هرجا جمله ای حاوی «باید» باشد، آن ِجمله ذاتاً ربطی به «واقع» نـدارد، در صورتی کـه لزوماً چنین نیست، زیرا از «باید» و مانند آن درجایی که مربوط به واقع و براي بيان روابط واقعى بين حقايق واقعى است، نيز استفاده می شود. مثلاً، شیمیدان می گوید: برای به دست آوردن آب، باید اکسیژن و هیدروژن را با هم ترکیب کرد و برای به دست آوردن نمک باید کلرین و سیدیوم را با هم ترکیب کرد؛

ثانیاً، ما از طریق مقایسه بین «فعل» و «نتیجه آن» مى توانىم ضرورتى به نام «ضرورت بالقياس» تشخیص دهیم و آن را با لفظ «باید» و مانند آن بیان کنیم. بدین ترتیب، می توان از طریق «ضرورت بالقياس» هويت إخباري و واقع گرايانه جملات اخلاقی و حقوقی را نشان داد و وجاهت منطقی استنتاج آنها از «هست» را به خوبی مُبرهَن

حاصل آنکه: مستشکل با طرح «مسئله هست و باید» که حاوی سه شبهه معنایی(سمانتیکی)، منطقی و معرفتی است، استنتاج « باید» از «هست» را در امور اخلاقی و حقوقی و ...غیرممکن جلوه داد. ولی در نظریه استاد مصباح، باید های اخلاقی و حقوقی به استناد قاعده ضرورت بالقیاس بین علت تامه و معلول که بیانگر روابط وجودی بین فعل و نتیجه آن است، به وجود و روابط وجودی ارجاع می یابد و از این طریق، مسئله به ترتیب، از حیث معنایے و سپس از حیث منطقی و معرفتی حل می شود و بدین سان، ارکان شبهه از هم می پاشد.



مستشكل با طرح «مسئله هست و باید» که حاوی سه شبههمعنایی(سمانتیکی)، منطقی و معرفتی است، استنتاج « باید» از «هست» را در امور اخلاقی و حقوقی و ...غیرممکن جلوه داد. ولی در نظریه استاد مصباح، باید های اخلاقی و حقوقی به استناد قاعده ضرورت بالقياس بين علت تامه و معلول که بیانگر روابط وجودی بین فعل و نتیجه آن است، به وجود و روابط وجودی ارجاع می یابد و از این طریق، مسئله به ترتیب، از حیث معنایی و سیس از حیث منطقی و معرفتی حل می شود و بدین سان، ارکان شبهه از هم می یاشد.

## منبع:

تفصیل بحث را در مقاله زیر از همین قلم دنبال

See: Abbas Arefi, "Is/ought problem according to Allameh Mesbah Yazd", Journal the Sociopolitical thought of Islam, \-. \r. \r. \footnote{\text{rf/jspt.} \r. \r. \lambda \cdot \text{Vay.}}

